
Плюрализм культур и философия 11

I. СТАТЬИ

И.С.АНДРЕЕВА

ПЛЮРАЛИЗМ КУЛЬТУР И ФИЛОСОФИЯ

Судьба «бремени белого человека»

В условиях глобализации весьма актуальной проблемой стано-
вится будущее национальных культур. Что уготовано им – слияние,
размежевание или сложное взаимодействие, сохраняющее их много-
образие? В этом ряду находятся социально-политические, идеологи-
ческие, мировоззренческие и – шире – философские проблемы. Во-
прос о сложности и даже невозможности перенесения опыта одной
цивилизации в конкретные ценности и обычаи другой в европейском
сознании возник не сразу. Выход европейцев в колониальных захва-
тах за собственные пределы предполагал в новых странах внедрение
огнем и мечом культуры завоевателей. В процессе становления фау-
стовского менталитета с его безудержными притязаниями, гордыней
и самоуверенностью сокращалось пространство для гуманистиче-
ского решения межличностных, межгрупповых, межгосударствен-
ных проблем, для сохранения достоинства каждой из вступающих в
мировую историю сторон; возрастало «стремление европейцев вла-
деть не только физическим окружением, но социальным порядком –
вот особая страсть западного человека» (13, с. 409). Прометеевский
человек проявил фантастические способности не только в борьбе с
природой и в территориальной экспансии, но и в отстаивании своих



I. СТАТЬИ12

идеалов, «часть которых была исторически обречена на то, чтобы
быть ложной» (там же, с. 411).

Одним из первых усомнившихся в общеприложимости евро-
пейских цивилизационных норм был шотландский философ
А.Фергюсон («Очерк истории гражданского общества», 1767).
И.Гердер не верил в прямолинейность прогресса: прирост знаний не
может быть движущей силой истории; критерием прогресса является
только рост гуманности в рамках органического саморазвития раз-
ных культур, так как невозможно оценивать явления одной культуры
критериями другой. В XIX в. о линейном и циклическом типах раз-
вития цивилизаций рассуждали Г.Спенсер, И.В.Гёте, В.Гумбольдт,
Ф.Ницше и др. В XX в. множественность цивилизаций (абсурдность
выделения единого критерия) обосновывал Э.Дюркгейм. О.Шпенг-
лер, А.Тойнби, Ф.Бродель рассматривали возникновение, подъем и
упадок цивилизаций как смену культур особого типа.

Давнюю историю имеет проблема европоцентризма. Одним из
первых ее критиков был Фридрих Ницше. В «Несвоевременных
мыслях» (1873) гегелевескую философию истории, а именно прин-
цип историзма с его идеей прогресса, Ницше не принял и критико-
вал понятия «современный дух» (дух модерна) и «современная идея».
Эти исторические словообразования, по его мнению, суть профети-
ческие идеи врожденной «седовласости». Историзированный запад-
ный настрой его страшил; ему казалось, что собственные юношеские
надежды и силы не смогут быть в будущем реализованы в обществе,
основанном на имперских и потребительских амбициях. Ход исто-
рии, если так будет продолжаться, приведет к тому, что люди оста-
нутся такими же, как сейчас; он был весьма невысокого мнения о
них.

Ницше бичевал представление о современности (модерне) как
конечной цели истории, как высшем и завершающем ее пункте и
оценивал эту цель как вечер: когда сова Минервы (как известно, у
греков – Сова мудрости) вылетает в сумерки (по Гегелю), это затра-
гивает и западноевропейский дух, и знание. А сам «сверхгордый ев-
ропеец ХIX века, ты безумствуешь», – писал Ницше. Его знание не
совершенно, оно самоубийственно, потому что высоту знаний он не
способен обратить к глубинам умения; такой человек страдает от
личностной слабости, все современные философы политизированы



Плюрализм культур и философия 13

и полицизированы, а современные люди – расслабленные потреби-
тели.

В поздней работе Ницше «По ту сторону добра и зла» (1886)
критика современной эпохи стала более жесткой. Сегодняшний ев-
ропеец со времен начального христианства измельчал до смешного,
он стал стадным животным, неким доброхотом, обиженным и сред-
неньким. «Человек “современных идей”, эта гордая обезьяна» (9, т. 2,
с. 343), сам себе не рад, а европейские соплеменники – все ненави-
стные плебеи. Европа может существовать только тогда, когда имеет-
ся внешняя угроза. Но время малой политики прошло. Уже ближай-
шее столетие, пророчески писал Ницше, принесет борьбу за мировое
господство и принудит к большой политике. Безумие национализмов
вуалирует тот факт, что Европа «стремится к объединению» (там же,
с. 376), ее народы шли одними и теми же путями, ее же демократиза-
ция есть невольная подготовка к взращиванию тирании.

В условиях системного кризиса мирового капитализма «распа-
лась связь времен»; человечество движется к хаосу. Ныне миссионер-
ское и колонизаторское «бремя белого человека» дискредитировано,
и критический анализ европоцентризма сопрягается с понятием
этого кризиса (см.: 15). Все больше ставится под сомнение убежде-
ние в том, что понятие Европы соответствует взгляду М.Вебера, вы-
делившего современную эпоху и западную культуру как нечто единое
и всемирное, поскольку западноевропейская рациональность, а так-
же хозяйственные, общественные и политические импликации ев-
ропейской системы победно распространялись по всему миру.

Уходит сознание того, что Европа есть единственная сокро-
вищница человеческого духа, осваивающего все континенты; обна-
руживаются иные его носители. Европа больше не является мотором
мировой истории: европейские противоречия с внутриевропейскими
войнами, когда шла борьба за овладение миром, не могут служить
примером. Теперь время иное. Западная Европа – не господствую-
щий регион Земли. В Европе задумываются о «европейской идее» –
аналоге идеи русской – о судьбе Европы.

В 1992 г. Ж.Деррида – кумир нашей «продвинутой» тусовки –
сформулировал обращение мирового духа к иным берегам и регио-
нам (в эссе «Другой мыс»). Он воодушевлялся при этом тезисом
П.Валери: «Что такое эта Европа? Всего лишь мыс Старого мира,
западное окончание Азии» (цит. по: 26, с. 60). Деррида, еврейский



I. СТАТЬИ14

философ из Алжира, взглянул на Европу как бы «извне», как на мыс,
хотя в то же время увидел себя в какой-то мере и частью этого мыса:
«Я – европеец, но не до конца, больше того, я не хочу и не могу быть
только европейцем» (цит. по: там же, с. 61).

Для европейца, повторяет он Ницше, главное чувство – уста-
лость: «Мы принадлежим к тем молодым людям, которые уже на рас-
свете поднимаются со своего ложа старыми и усталыми. Мы исчер-
паны» (там же, с. 60). В постмодернистском духе он обыгрывает сло-
во «мыс» (Кар) и латинские слова «caput» (конец), «капитал», «капи-
тан» и «Kapitale» (столица). Он обозначает «традиционную мысль»
современности от Гегеля до Валери, от Гуссерля до Хайдеггера «как
такое мышление Запада современной эпохи», которое со вкусом в
конечном счете ищет смерти: это дискурс анамнеза.

Деррида выдвигает положения, которые призваны подвинуть
Европу за пределы мыса. Он говорит об ином «мысе», в котором бу-
дет место и для Европы, – это даст ей надежду на сохранение евро-
пейского духа, но в то же время угрожает ей и новыми войнами, и
возвратом старых форм фанатизма, расизма и национализма, а также
утратой духовной идентичности – всеобщности и универсализма. Но
как раз эти качества Деррида хочет «взять» в постсовременность. Его
«европейская идея» состоит в том, чтобы принцип всеобщности и
универсализма служил «телом» для единичного, что является самой
культурой. Этот принцип требует ответственности, которой хочет
Деррида в своем видении постсовременности (постмодерна).

Теперь и духовная идентичность Европы ставится под сомне-
ние. Мировое значение европейской культуры оспаривается именно
при обсуждении проблемы соотношения европоцентризма и универ-
сальности (22). До недавнего времени тема была не столь актуальной;
термин «европоцентризм» отсутствовал в словарях за исключением
«Европейской энциклопедии», изданной Х.Зандкюллером в начале
90-х годов (20). Ныне этой теме посвящена большая литература, в
том числе и европейских авторов. Отвергается мысль о неизбежности
и ценности мировой европоцентристской гегемонии в политиче-
ском, экономическом и (для нас – главное) в культурно-истори-
ческом отношениях.

Европоцентризм рассматривают как наследие колониального
духа. Понятие европоцентризма, по мнению А.Замира (32), несет на
себе печать отвергаемых народами в наши дни идеалов этноцентриз-



Плюрализм культур и философия 15

ма, обнимающего – шире, чем Европу, – «боковые ветви Запада»
(Северную Америку, Австралию, Новую Зеландию, Израиль и даже
Японию), составной частью идентичности которых является глубоко
укорененное убеждение в том, что они пребывают в лучшем из ми-
ров, что их образ жизни, привычки и обычаи могут служить образ-
цом для всех народов мира.

Эти уходящие в прошлое идеалы все еще пытаются легитими-
зировать, ссылаясь на западную науку, которая открыла, как считает-
ся, наиболее рациональный путь в поисках истины для всех регионов
мира. Европа, пишет Ланрбрехт (26), не только географическое по-
нятие, которое едва заметно на карте мира. Ее судьба значима и для
Азии благодаря Европе, вовлекшейся в мировую историю; здесь ро-
дилась современная наука. Но теперь даже и эту позицию некоторые
не хотят принимать в расчет; например, К.Вульфф критикует этот
тезис и настаивает на качественном различии в этом отношении ме-
жду Европой и другими культурами (см: 135). Универсальность же
стремятся рассматривать как не замкнутое на отдельном (регионе,
времени либо лице) такое всеобщее, которое для всех наиболее зна-
чимо.

Плюрализм культур – «лекарство» от глобализации

Универсально значимое всеобщее видится в глобализации, ко-
торую В.Иноземцев называет политкорректной версией, возникшей
в 80-е годы все той же вестернизации, начавшейся не вчера. Весь
XX век, являющий собой «по меньшей мере третью волну глобализа-
ции» (5, с. 158–164), прошел под знаком борьбы за господство над
миром. Это – та же колонизация с претензиями на новый передел
мира, что не может не вызывать сопротивления. Ныне, когда притя-
зания США стать единственным полюсом мира не получили общего
признания, все более очевидным становится движение народов к
многополярности, тяготеющей к раздробленности, ставящей уни-
версальность под вопрос.

Противоречия глобализации базируются на ряде экзистенци-
альных для человечества базовых составляющих, которые во многих
отношениях оказываются фатальными для народов планеты. Пара-
доксальность и в то же время трагизм современной эпохи состоят в
том, что «мы живем в период опасной неустойчивости, раздираемые



I. СТАТЬИ16

лояльностью к своим странам, нациям, регионам, группам и одно-
временной абсолютной технологически-информационно-идейной
зависимостью от Запада» (13, с. 412). Наступающая эпоха высоких
технологий, пишет Хр.Вульф (34, с. 21), ограничивает сферу труда,
но для социального субъекта смыслом жизни и обеспечением жизни
остается трудовая деятельность. Ослабление государственных инсти-
тутов ставит под сомнение прокламируемые права человека, да и са-
му его жизнь; их обеспечить может только сильное государство.

Глобализация ведет к акселерации времени: сокращается вре-
мя ознакомления с иными культурными и общественными региона-
ми (18, с. 58); к сжатию пространства: дальнее становится близким
прежде всего в туризме (28, с. 18), но не только в нем (речь идет и о
массмедиа, о массовой миграции трудовых ресурсов и других формах
обмена). Казалось бы, расширяются возможности культурного и лю-
бых других форм взаимодействия. Но насильственная амерканиза-
ция («макдоналдизация» и культурная экспансия, разрушение меж-
дународного права и передел мира военными средствами) вызывает
протест и активное сопротивление не только левых и антиглобали-
стов. Шествие по миру так называемого информационного общества
создает такую ситуацию, когда материальное неравенство развитых и
бедных стран как бы уходит на задний план: по мнению
В.Иноземцева, «зона интересов» западной цивилизации достигла
предела (в политическом, военном и финансово-экономическом от-
ношениях) и не предполагает включения всей периферии в единую
цивилизацию, ибо ныне главный ресурс развитых стран, как он ду-
мает (что, впрочем, пока не просматривается, особенно в случаях
Югославии и Ирака), состоит не в военной силе, не в земле, не в ка-
питале, а в способности создавать, усваивать и применять информа-
цию в разных сферах своей деятельности и тем самым привлекать из
«периферии» к «центру» потенциальных носителей таких знаний.

Возникает такой рост неравенства, который ведет в тупик
дальнейшее развитие бедных стран, усиливает бедность не только в
«третьем мире», но и внутри стран развитых, и ставит всех, кто зави-
сит от благотворительности «центра», в положение нищих. Именно
информационное неравенство, не имеющее к глобализации прямого
отношения, определяет, полагает Иноземцев, раскол мира на «золо-
той миллиард» и остальных, но в то же время мешает глобалистам
приблизиться к преодолению роста неравномерности мирового раз-



Плюрализм культур и философия 17

вития. Возникает «бесконечный тупик». Странным образом Инозем-
цев считает, что «в соответствии с традиционными представлениями
о справедливости “новое неравенство” нельзя признать несправед-
ливым» (5, с. 168), ибо оно базируется на творческой отдаче способ-
ных к интеллектуальной деятельности людей (ведь сам Маркс пред-
сказывал, что «новый основной фактор производства будет заключен
в самих людях и в их способностях» (там же, с. 167).

Однако многие, слишком многие придерживаются другого
взгляда, поэтому получает новую ценность остающееся отнюдь не
гомогенным «мировое сообщество», готовящееся сдвинуть на обочи-
ну западный мир со всеми его претензиями. В результате тонкий по-
кров единой науки, коммуникаций и технологий, движения к куль-
турному единству покоятся на шатком фундаменте, размываемом
глубочайшими цивилизационными, региональными и групповыми
различиями. Если раньше принадлежность к иной культуре была
чем-то вроде родимого пятна, то теперь родимая культура – цен-
тральное звено мировоззрения. Спор мировых религий все больше
приобретает роль последнего убежища для стран и континентов, ото-
двинутых вестернизацией с пути собственного развития.

Мысль о прогрессе теряет смысл, возникает желание вернуться
назад, складывается эпоха постсовременности, когда на прошлое
смотрят не как на низшую, снятую ступень развития, а как на свою
непосредственную составную часть; «это – слияние того, что есть, с
тем, что было» (см.: 12, с. 6). Речь идет о культурном достоянии, в
том числе и о философии. Эта эпоха описывается постмодернизмом
(этот термин за рубежом относится как к наличной реальности, так и
к теоретическому ее осмыслению), имея в виду главным образом по-
нимание происходящей практически спонтанно переоценки ценно-
стей, в которой доминированию какой-либо части над целым прихо-
дит конец. Полицентризм – лозунг постмодернизма – отвергает
идеологию и практику властвования и насилия в пользу плюрализма,
равноправного диалога, мира и согласия, но конкретные черты пост-
современного общества и постмодернистского его описания не соот-
ветствуют идеалам плюрализма и глобальной свободы, а углубляют
противоречия, присущие данной переходной эпохе.

Кардинальная переоценка ценностей европоцентризма выра-
зилась в тезисах о «диалоге культур», о «взаимопонимании между
народами», о «культуре без границ» и т.п., захвативших и внутригосу-



I. СТАТЬИ18

дарственные коммуникативные пространства: либералы борются «за
права человека» – против доминирования мужчин, против расизма и
империализма, защищая природу, особые права женщин, сексуаль-
ных меньшинств т.п.; консерваторы смирились с утратой универ-
сальных ценностей и утверждают культурный плюрализм, принимая
естественное сосуществование иных культур как у себя в стране, так
и за ее пределами.

Появившийся в конце 70-х годов термин «плюрализм культур»
поначалу обозначал нечто безобидное: уважение большинства к
меньшинствам, равный статус различных культурных традиций и
свободный выбор индивидуальной идентичности. Цель была – по-
строить капитализм с «человеческим лицом». Но… «хотели, как луч-
ше, а получилось, как всегда» – оказалось, этот афоризм имеет зна-
чение не только для нас, несчастных. Осуществление культурного
плюрализма положило начало распаду внутригосударственного
единства: вопросы обустройства совместной жизни, призванные
апеллировать к межэтническому, межкультурному и социальному
диалогу, обозначили конфликтные разломы: меньшинства, защищая
свою культурную независимость, выказывают завидную агрессив-
ность и готовность к конфликтам.

В ФРГ до сих пор культивируют этническую гомогенность, хо-
тя в ней живут около 7 млн. иностранцев. Германия со времени объе-
динения в 1871 г. была «превыше всего» (так пелось в гимне), в годы
фашизма – «единая страна и единый народ» (не говоря о единствен-
ном фюрере). Эти лозунги стали государственными. Сейчас на одном
из общегерманских каналов в prime-time сохраняется передача
«Мы – немцы», а некоторые категории иммигрантов даже в третьем
поколении все еще не имеют избирательных прав. И все это не ме-
шает противостоянию между Ossi и Wessi (восточными и западными
немцами), в котором наряду с социально-экономическими пробле-
мами просматривается отторжение от Пруссии – с давних пор самого
большого королевства на востоке Германии, а в Баварии идет борьба
за независимость «Баейрнстана». Не станем говорить о событиях в
испанской Басконии или о борьбе за итальянскую «Ломбардскую
республику», о конфликтах в Шотландии и Ирландии.

В США «чёрные» берут реванш за столетнее рабство; дело до-
ходит до «идентичности» с «обратным» знаком»: если еще в 50-е годы
были в парках скамейки, а в ресторанах и кафе столики с надписью



Плюрализм культур и философия 19

«Только для белых», а негры пытались осветлить кожу и волосы, то
теперь «черный – это красиво», и со скамейками ровно наоборот:
встречаются «Только для черных». Похоже, знаменитый «плавиль-
ный котел народов», превращающий их в американскую нацию,
движется к доиммигрантской идентичности – некоему подобию са-
латницы, где каждый «овощ» хорошо просматривается: прежние и
новые иммигранты культивируют свою несхожесть с большинством
американского населения.

Культура белых, национальное единство и то, что Т.Гоббс на
заре капитализма назвал «общественным договором», гарантирую-
щим лояльность народа и легитимность правителей, оказываются
под вопросом. В итоге освобождение единичного из-под ярма все-
общего выливается в многообразие мелких «деспотий»: ярмарка ге-
терогенности заканчивается принудительным культивированием но-
вых гомогенностей (см.: 7).

Со времен Шеллинга, утверждавшего абсолютное тождество
объективного и субъективного («все, что есть, есть, по сути, одно»),
проблема идентичности не вызывала сомнений. Впервые в защиту
прав неидентичного, критикуя философию тождества, выступили
Адорно и Хоркхаймер (1944). В постмодернизме (Делёз, 1966; Дерри-
да, 1967) ставится под сомнение исходная посылка европейской фи-
лософской традиции, обращенная к тождеству как самосознанию, и
энергично провозглашается апология различия и дифференциации.
В этой связи много говорят об утрате тождества (индентичности) ин-
дивидов и групп: единения с себе подобными, с близкими и чужими
(другими) – в социальном, с миром – в мировоззренческом, с собст-
венным внутренним и социальным Я – в психологическом и т.д.
планах; на первый план выступает противостояние или отторжение
от чужого в самом широком смысле слова. Об этом рассуждает
В.Малахов, настаивая на неправомерности гипостазирования и даже
субстанциализации идентичности, т.е. вычленения ее как целостно-
сти в самостоятельно существующий предмет, имеющий даже онто-
логический статус (см.: 7, с. 79). Притягательность термина «иден-
тичность» он объясняет стремлением постмодернизма избежать ас-
социаций с понятиями философии сознания (тождества) в классиче-
ской философии и «бессознательного» в психоанализе. Однако эта
проблема имеет не столько теоретическое, сколько практическое
значение.



I. СТАТЬИ20

В последнее время большое внимание удлеляется проблеме
коллективной и национальной идентичности (см., например: 4, 7, 10
и др.). Интерес к ней (см.: 7, с. 86–100) объясняется социальным и
политическим заказом на постсоветском пространстве и за его пре-
делами. Речь при этом идет о текущем моменте. Например, тот же
В.Малахов не принимает национальное и коллективное тождество:
«Общество в отличие от личности не имеет качества субъективно-
сти… Приписывать коллективу статус субъективности… можно разве
что метафорически» (там же, с. 87). Трудно сказать, по чьему заказу
реализуется эта «метафора» и взрывоподобно «разбегается» самосоз-
нание народов, этносов и групп, усиливаются этносепаратистские
движения, слабеет этатонимическое мышление. Проблема далека от
разработанности. Естественно, общество как таковое ничего «не зна-
ет» ни о субъективности, ни об идентичности, но тождество, осно-
ванное на общности языка, своего прошлого, наличного положения
и судьбы, на хотя бы латентной солидарности во взаимодействии с
другими этносами, нациями и группами, является эмпирической
реальностью, и с этим нельзя не считаться (см., например: 13, 16 и
др.).

Очевидно одно: как ни противиться гипостазированию («ове-
ществлению») понятий коллективной идентичности и национализ-
ма, как ни настаивать на их обусловленности социальными, эконо-
мическими и политическими обстоятельствами (эти самые обстоя-
тельства в дискурсах постмодерна и самого В.Малахова выводятся за
скобки), их многообразие по необходиности принимается за дан-
ность, и остаются необъясненными и необъяснимыми те реальные
события практической жизни – этносепаратистские движения, эт-
ническая и культурно-историческая «коренизация» жизни, – когда
люди гибнут, остаются без работы и терпят унижения, когда во имя
этноса, религии, государственного или частного интереса ведут вой-
ны, взрывают дома, а международное право и власть государств на
глазах, как белые снеги, все тают и тают, теряя авторитет и былую
силу. В этих драматических событиях таится угроза для целостности
государственного и мирового порядка и одновременно видится воля
народов сохранить самобытность.



Плюрализм культур и философия 21

Философия на перепутье

К началу XXI в. рухнули многие модели общественного разви-
тия, созданные в XX в.: Г.Киссинджера, полагавшего неизменность
«государственного интереса» национальных государств в мировом
раскладе, Ф.Фукуямы, увидевшего в «Конце истории» прекращение
конфликтов и торжество либерализма. Продолжают котироваться
предсказанные С.Хантингтоном для XXI в. и начинающие реализо-
вываться ожидания анархии и конфликта цивилизаций, ныне до-
полняемые фактами, свидетельствующими об усилении и внутрен-
них конфликтов.

Глашатаи постмодернизма Ж.Ф.Лиотар, Ж.Делёз, Ф.Гаттари и
др., авторитет которых в нашем отечестве еще недавно был почти
непререкаемым, обосновали такое плюралистическое понимание
действительности, в ветвистой корневой системе которой не про-
сматриваются ни главные, ни второстепенные корни. Метафизиче-
ский ацентризм постмодернизма провозглашал конец любых приви-
легированных центров доминирования: Земли в Космосе, человека в
живом и неживом мирах, Европы и США в мире, мужского пола –
над женским, взрослых – над детьми, настаивал на плюрализме ис-
тин и т.п.

Поэт писал о художнике слова: «...ты вечности заложник у
времени в плену»; то же самое можно сказать и о философе: отвечая
на запросы, надежды и боли своего времени, он в уме должен чис-
лить вечность. В постмодернистских работах (во многих из них с тру-
дом из-за их сверхусложненной изысканной риторики) просматри-
вается критический заряд, обращенный в первую очередь к злобе дня
(к институциализированным нормам общежития и к непомерным
претензиям создателей закрытых систем). Поэтому нельзя списывать
на теоретиков постмодернизма всю несуразицу и все проблемы, по-
рождаемые временем. Но они в ответе за то, что не столько описыва-
ли, сколько предписывали и настойчиво декларировали миру собст-
венное его понимание, проповедуя естественность и бесконечной
дифференциации, и господства мнимостей-подобий (симулякров) в
вещах и мыслях, и вечную деконструкцию понятий, ведущую к плю-
ралистическому («как будет угодно») пониманию истины, что замо-
рочило головы многим пылким их поклонникам.



I. СТАТЬИ22

В наши дни нет недостатка в ревнителях глобализации. Но ее
будущее, по мнению С.Хоффмана (Гарвардский университет), более
чем неопределенно (16, с. 91); в данных условиях, когда будущее не
просматривается, следует думать об укреплении морали. Прав был
А.Тойнби, который считал возможным слияние цивилизаций только
в отдаленном будущем, причем решающий фактор сплочения чело-
вечества он видел в духовной культуре: не в решающей победе Запада
над остальным миром, а только во взаимопроникновении и взаимо-
признании основных традиций и форм – от религии до литературы –
лежит длительный путь к всечеловечеству (скажем: во всемирной
отзывчивости, как утверждалось в русской литературе и философии).

Возможно ли достичь этой цели в условиях дикого антагониз-
ма и мировой нестабильности? Кажется наивной мысль (которую,
впрочем, нельзя сбрасывать со счета) о необходимости спасти «Про-
свещение» воссозданием гуманитарного образования, которое почти
угасло в Европе (см.: 25), т.е. повышением социально-гуманитарной
подготовки специалистов, необходимых не только для потребностей
информационного общества. Но прежде чем общество станет гума-
нитарным, писал недавно ушедший из жизни А.С.Панарин, «ему
предстоит стать гуманным… обрести сотериологический (мироспаса-
тельный) смысл» (10, с. 173–174). Об этом размышляли русские мыс-
лители в начале прошлого века, этой темы не чурались философы и в
советское время. Ныне почти несбыточная мечта. И тем не менее в
роли спасительницы надеются увидеть мировую мудрость в ее мно-
гообразных проявлениях, обращенную к человеку.

Философия, как известно, призвана ставить конечные вопро-
сы бытия, человеческого существования и мышления, но выражается
она в многообразных формах, которые несут на себе печать нацио-
нального, регионального и личностного обличья, запечатлевающего
конкретные исторические условия их бытования. Мировая филосо-
фия соединяет в себе эти особенные, ориентированные на происхо-
ждение типы мировосприятия: возникающие в определенных куль-
турно-исторических обстоятельствах концепции, интересы, склон-
ности несут в языке и стиле философствования печать своего проис-
хождения, национально-духовного склада, реализуемых не только в
языке, но и в предпочтениях подходов для решения тех или иных
философских проблем. Нельзя игнорировать и тот факт, что лич-
ность мыслителя влияет на содержание и стиль его учения. Об этом



Плюрализм культур и философия 23

писали русские философы, практикуя собственную открытость дру-
гим способам освоения мира. Философия была для них делом собор-
ным.

Не следует думать, что национальные или региональные осо-
бенности философии существуют сами по себе и самодостаточны.
Они образуют мировое целое человеческой философии подобно то-
му, как мировая литература складывается из литератур националь-
ных. На ту же тему размышляет П.Штеклер-Вайтхофер (Берлин).
Как соотносятся национальные отличия с рhilosophia perennis, т.е. с
универсальным, национальным (надрегиональным, надличностным)
человеческим духовным миром (33)? Философия является не чем
иным, как системой наук, сверхнациональным целым, и должна по-
ниматься как конкретное разумное развитие человеческой практики
в стремлении решить общие для всего человечества проблемы, что не
должно и не смеет вести к самодовольным утверждениям о ее вечной
истинности для всех времен и народов. Речь должна идти о том, что
многообразие ее исторических и национальных форм не должно
быть музейной витриной: история философии принадлежит самому
предмету философии, поэтому она актуальна и во всем своем много-
образии может и должна присутствовать в сегодняшнем философст-
вовании.

Принципы сопоставления разных типов философствования,
основанных на цивилизационных и культурно-исторических разли-
чиях, восходят к Лейбницу, который, пытаясь сопоставить европей-
скую и китайскую культуры, обратил внимание и на особенности их
философии. Затем были Хр.Вольф и И.Г.Гердер. И.Г.Фихте в «Речах к
немцкой нации» (1807–1808) призывал немецкий народ к обновле-
нию собственной духовной жизни ради спасения своей страны от
наполеоновской агрессии. Гегель в гейдельбергских лекциях (1816)
доказывал, что философия сохранилась только у немецкого народа,
«получившего от природы высокое призвание быть хранителем этого
священного огня» (цит. по: 3, с. 10). Шеллинг, надеясь создать поло-
жительную философию, значимую для всех народов, замечал, что
имеются существенные различия между европейской (эмпириче-
ской) и немецкой (чистого разума) философией, что подлинно все-
общей философии до сих пор нет, что она (эта всеобщая философия)
не может быть достоянием одной нации, поэтому она «еще не ис-
тинна, даже если находится на пути к этому» (17, т. 2, с. 559). Шо-



I. СТАТЬИ24

пенгауэр пытался совместить европейскую и восточную мудрость.
Ницше, хотя и поносил атомизм французов, все же восхищался их
моральной философией. Англичан же считал «не философской ра-
сой»: Бэкон знаменует собой нападение на философский ум вообще,
а Гоббс, Юм и Локк – унижение и умаление понятия «философ» на
целое столетие… Локк был тем философом, о котором Шеллинг ос-
мелился сказать: «Je me’rise Locke (“Я презираю Локка”); в борьбе с
англо-механистическим оболваниванием мира действовали заодно
Гегель и Шопенгауэр, эти оба враждебные братья-гении в филосо-
фии, стремившиеся к противоположным полюсам германского духа
и при этом относившиеся другу к другу несправедливо, как могут
относиться только братья… Дело Англии – европейская пошлость»
(9, с. 371, 373).

С тех давних пор оценки региональных особенностей филосо-
фии Европы мало привлекали внимание, потому что оставались не-
изменными: каждый «дул в свою дуду». На исходе XX в. вновь ожи-
вился интерес к исследованию различий внутри европейской фило-
софии. Так, У.Харвей указывает на лингвистические и, соответствен-
но, содержательные особенности французской, англо-американской
и немецкой философии (21). Известный американский философ
Р.Рорти называет аналитическую философию новой академической
дисциплиной, созданной в англоязычном мире (1, с. 131), хотя на
самом деле ее истоки лежат в Венском кружке 20-x – начала 30-х го-
дов XX в. Итальянская исследовательница американской философии
XX в. Дж.Боррадори усматривает даже наличие «атлантического ва-
ла» между американской и континентальной философией (1, с. 9–
34). Это – своего рода внутренние «разборки»: европейская мысль
долгое время была самодостаточной, другие типы философии ее не
привлекали.

От универсализма к регионализму

В конце XX – начале XXI в. и у философов европоцентризм как
проблема оказался в поле зрения. Речь идет не только о попыках обос-
новать место европейской философии в современном мировом фило-
софском сообществе, но и об истории ее формирования как философии
универсальной. Г.Хайт (22) задает вопрос: действительно ли возникно-
вение греческой философии привело к культурной трансформации,



Плюрализм культур и философия 25

имевшей мировое значение, или в подобном взгляде выражается всего
лишь европоцентризм? Хотя окончательный ответ, по его мнению, дать
нельзя, тем не менее он вслед за Валери напоминает о так называемом
греческом чуде, непосредственно связанном с уникальностью антично-
сти, а именно с переходом от мифа к логосу, от детских фантазий к
взрослой рациональности, положившей начало особому и универсаль-
ному пути Запада.

Обсуждение особенностей философии в Греции базируется на
традиционной европейской мифологеме (от Гегеля, Виндельбанда и
Форлендера до новейших учебников по философии Рёда, Зандфосса и
Рикена): греки в своем цивилизаторском прогрессе использовали бла-
гоприятные обстоятельства, которых не было у других народов, и стали
не только основателями научно-рационалистического понимания мира,
но и творцами демократии, свободы и открытости. Возникла жесткая
граница между традиционными обществами, придерживающимися за-
стойного религиозно-мифологического мировидения, и европейским
мышлением (23), в котором логос как единственная форма мысли, по-
стоянно переступая собственные культурные границы, является уни-
версальным средством миропознания, независимым от времен и наро-
дов и от самого человека, высказывающего его истины. Именно с гре-
ков началось шествие западного общества в мире, возникли культ ра-
ционализма как единственного средства миропознания и культ знания
как единственной цели философии.

Таким образом, считается, что благодаря грекам Европа обрела
свою уникальную и автономную философию и науку; благодаря ра-
ционалистическому мировоззрению в Европе возникло нечто, что по
праву имеет для всего мира универсальное значение и ценность: ев-
ропейская культурная специфика, заложенная в античности, отлича-
ется от уникальности и специфики других народов глобальным зна-
чением, реализованным в европеизации мира (речь идет, как было
указано выше, не только о философии, но и о территориальных и
социальных завоеваниях, о науке и технике).

Хайт замечает, правда: в европоцентризме не учитывается, что
греческое чудо возникло на почве и в среде восточной мысли.Но в
этом случае, полагает он, речь идет не о националистических или
шовинистических клише и предрассудках, а о непроясненных пози-
циях в самой европейской историко-философской науке. Однако в
современных дискуссиях о влиянии варварской периферии на ста-



I. СТАТЬИ26

новление греческой культуры и об общей оценке специфики грече-
ского миропонимания отвергаются не только учеными «третьего ми-
ра», но и в самой Европе те шовинистические импликации, которые
были свойственны работам, опубликованным в конце XIX – начале
XX в. (Справедливости ради, заметим, что и тогда были работы,
ставшие классическими, рассматривавшие восточные корни антич-
ности. – Авт.).

Нынче речь идет о недопустимости приуменьшения укоренен-
ности эллинского мира в восточной духовной культуре. В частности,
М.Ришо (1991) доказывает, что в Месопотамии и в Древнем Египте
знание, освободившись от оков мистики, служило практическим це-
лям и было прототипом науки Нового времени; утверждениям, что
греческое наследие имело прямое и непрерывное влияние на исто-
рию европейской мысли Средневековья, противопоставляются дан-
ные (Дж.Блаута, П.Глана и Й.Галтунга, к примеру), что до конца
XV в. греческое влияние в Европе не просматривалось.

И все же Хайт сохраняет главную посылку европоцентризма:
отвлекаясь от проблемы универсальности европейского мировоззре-
ния, значимого для всего мира, он обращает внимание на идею уни-
версализма, пронизывающую само содержание греческой филосо-
фии. Это – целостное понимание мира как цельности, поиски все-
общности истины в противостоянии релятивизму, телеологическое
понимание природы и др. Но многообразие античных форм мысли и
методов, заключает он, не позволяет четко ответить на вопрос, имеет
ли содержание греческого наследия универсальное значение для ми-
ровой философии.

Эдгар Морен, бывший французский коммунист, участник Со-
противления в годы Второй мировой войны, в 1946 г. писал, что сло-
во «Европа» для него больше не существует, потому что оно навсегда
ассоциируется с «новой Европой» Гитлера. Теперь он думает иначе
(см.: 26). Трудно понять Европу, пишет он в книге «Мыслить Европу»
(1991), из самой Европы либо Европу из какого-то ее пункта, напри-
мер Франции. Она – комплекс, объединяющий в себе величайшие
различия, не смешивая их и неразрывно соединяя в себе противопо-
ложности. Именно комплексное взаимодействие евроопейских на-
родов, культур, классов и государств создает многостороннее и про-
тиворечивое единство, которое, несмотря на все трудности, способно
дать миру пример единства в многообразии.



Плюрализм культур и философия 27

В духовной жизни Европы имеет значение принцип «диалоги-
ки», означающий две или более различные логики, комплексным
образом (комплементарным, конкурентным, антагонистическим)
связывающие в единство, не теряя его в этой дуальности. Так было
выработано единство европейской культуры, сохраняющей не только
иудейско-христианско-римский синтез в его взаимодополнительно-
сти, но конкурентность между всеми элементами, которые имеют
свою собственную логику. Морен предсказывает «второй европей-
ский ренессанс», открытый для неевропейских культур, способный
вывести народы из эпохи варварства – национализма, тоталитариз-
ма, технократии, безудержной гонки за выгодой, религиозной нетер-
пимости – и привести к улучшению межчеловеческих отношений.
Заметим, что пока в европейской мысли планов вывода народов «из
эпохи варварства» не наблюдается, но на философской почве воз-
никло стремление к межкультурному общению.

В XIX–XX вв. в Европе сложились сравнительные языкозна-
ние, литературоведение, историография, социология и пр., однако
работы, посвященные сравнительной философии, были в большом
дефиците. В 1923 г. П.Массон-Урсел создал едва ли не первые книги,
и лишь в 1939 и 1946 гг. Ч.-А.Мур, П.Дойссен, Г.Миш и др. продол-
жили  данную тему, в то время как на Востоке (в Японии, Индии,
Китае и др.) возникла достаточно мощная традиция, сравнивавшая
собственное философствование с западными направлениями и шко-
лами. В Европе же отрицательное отношение Канта и Гегеля к азиат-
ским  типам  философии  достаточно  долго  оказывало  влияние,
например, на немецких философов (в свое время, в частности, на
Э.Гуссерля и М.Хайдеггера, считавших, что вне Европы нет филосо-
фии).

Однако времена меняются: внешняя критика и самокритика,
порожденная вынужденными попытками преодолеть европоцен-
тризм, а также обозначившийся в мировом масштабе мультикульту-
рализм, способствовали тому, что на Международном конгрессе по
философии 1998 г. (Бостон, США) уже работали пять секций по
«компаративной философии» (три – по «философии в глобальном
контексте»); имели также место многочисленные выступления, об-
ращенные к философии Азии, Африки и Латинской Америки, к фи-
лософии в межкультурной перспективе и т.д. О присутствии на кон-
грессе российской проблематики (увы) сведений нет.



I. СТАТЬИ28

Р.Эльберфельд (Вуперталь, Германия), подводя итоги Конгрес-
са (19), подчеркивал значение исследований о взаимовлиянии и вза-
имном обогащении различных культурных норм и образцов, охваты-
вающих  и сферу мышления; такова задача сравнительной филосо-
фии, призванной показать реальное место философии каждого типа
в мировой духовной жизни. Естественно, при этом нельзя усиливать-
ся в доказательстве преимуществ или «недоделанности» китайской,
русской или австрийской философии или любой другой философ-
ской школы. При сравнительном анализе следует помнить об общих,
наднациональных и надрегиональных идеях, в то же время не эли-
минируя их особенности и оценивая варианты с общих для цельного
философского знания позиций.

Эльберфельд ведет речь о необходимости выработать межкуль-
турные основания для того, чтобы стал возможным сравнительный
анализ. Для этого нужно: а) выработать общее для европейской мыс-
ли понимание предмета философии; б) изучать проблемы языка, вы-
ражающие ее основные понятия; в) учитывать историческое взаимо-
действие культур, лежащих в основе философии того или иного типа;
г) выработать понятия, необходимые для сравнения.

Сравнительный анализ возможен только тогда, когда способы
философствования исторически сопоставимы. Развитие философии
Платоном, Аристотелем, в эллинизме, в Средние века и в Новое вре-
мя не позволяет выразить философию в едином понятии, она мыс-
лима с учетом места и времени и различного рода контекстов. Речь
должна идти о границах и целях философии, имея в виду при этом
универсальность разума, хотя в XX в. и этот тезис был поставлен под
сомнение, так что понадобилась иная тематизация проблемы: новые
исторические горизонты, которые возникают в процессе развития
философии, не должны иметь телеологической перспективы.

Что касается философских дискурсов, то при сравнении задача
состоит в том, чтобы в структуре языка и его выразительных средст-
вах уловить возможности переводимости философской мысли, осо-
бенно в неродственных (либо изолированных) семьях языков. По-
этому необходимо учитывать вклад В.Гумбольдта в сравнительное
языкознание, а также опыт межкульторологической герменевтики в
современной лингвистической философии. Ныне в этой связи боль-
шое значение имеет обращение к устной традиции (африканского
философствования).



Плюрализм культур и философия 29

От регионализма к провинциализму

Попытки преодоления европоцентризма породили в конце
XX в. критическое начало: в Европе захотели лучше понять себя, об-
ратившись к сравнению с другими народами. В этом повороте ис-
пользуются понятия как модерна, т.е. современности, так и постмо-
дерна (постсовременности); в них скрывается мысль о единстве и
многообразии. Компаративной философии следует склоняться к по-
стмодернизму, полагает Эльберфельд, устраняя в этом понятии то
обеднение смысла, которое существует в Европе, когда призывают к
единству, основываясь на собственном культурном наследии; следует
кардинально пересмотреть родное культурное достояние, избавиться
от его односторонности и, обратившись к иным культурам, обогатить
духовную жизнь Запада новыми возможностями. Современная евро-
пейская мысль, как думает Эльберфельд, являя пример в попытках
преодоления европоцентризма, подает урок другим культурам. Заме-
тим, не всегда положительный, так как и философская мысль, захва-
ченная мультикультурализмом, тяготеет к раздробленности, ведущей
к провинциализму, выражаемому в националистических и иных пре-
тензиях.

В 1999 г. в польском Вроцлаве состоялась международная кон-
ференция, посвященная философским проблемам региональности и
провинциализма. Мнения разделились: П.Штеклер-Вайтхофер, к
примеру, считает, что наиболее распространенная доныне форма
провинциальности состоит в понимании философии как истории
национальных философий и их героев (ионийская, греческая, рим-
ская, философия итальянского Возрождения, французского Про-
свещения и т.п., философия Фалеса, Сократа, Фичино, Декарта,
Локка, Канта и пр.). Новейший подход, по его мнению, состоит в
различении континентальной (с обращением немецкой или фран-
цузской феноменологии или экзистенциальной философии) и анг-
ло-американской философии (в лингвистическом или аналитиче-
ском вариантах, понимаемых как наиболее строгая и чистая форма
философствования).

Такие методы проблематичны не только с исторической, но и с
систематической точек зрения, потому что в этом случае, к примеру,
эмпирическая философия Локка понимается преимущественно как



I. СТАТЬИ30

критика картезианского рационализма, а не как развитие Декарто-
вых идей. Развитие философии Нового времени все еще прочитыва-
ется в рамках национального мышления; а в США европейская фи-
лософия рассматривается как предшественница либо как рядополо-
женная и даже противостоящая американской философской мысли.

Яркую картину провинциализма (почти как на закате Римской
империи) рисует А.Лукнер. Прежде вceго, он связывает провинциа-
лизм с сепаратистскими движениями в Европе, теоретической осно-
вой которых является национализм (вариант мультикультуральности,
существующий в пределах региональной культуры). Отделяя про-
винциализм от регионализма, он не считает последний провинци-
альным, причем речь идет не только о терминологических различиях.
В первом случае периферия (провинция) отдаляет себя от центра;
она автохтонна и в ряде случаев националистична; во втором – ре-
гиональная индентичноеть возможна лишь тогда, когда она выходит
за собственные пределы; она мыслима лишь на межрегиональном
уровне и сопоставима на почве коммуникативных связей и отноше-
ний с другими, аналогичными регионами. Поэтому Лукнер не согла-
сен с определением регионализма, данным П.Штеклер-Вайтхо-
фером.

Лукнер усматривает провинциализм также в почвенничестве.
Он начинает статью с воспоминания М.Хайдеггера о том, как того
пригласили занять кафедру Берлинского университета, и он отпра-
вился за советом к своему старому другу, крестьянину, проживавше-
му по соседству. Сосед покачал головой, что означало решительное
«нет». И Хайдеггер отказался от приглашения. Большинство его со-
чинений было написано на шварцвальдской вилле. Можно было бы
назвать решение Хайдеггера, как и его учение, «провинциальными».

Хайдеггер сознательно отделял себя от городских образа жизни
и ментальности. Т.Адорно, например, считал ложной его мысль о
вечности деревни: кто принужден вести рутинную местную жизнь,
легко превращает необходимость в добродетель и пытается убедить
себя и других, что его зависимость причастна к высшему порядку.
Метафорически Хайдеггер дает понять читателю, что сама его мысль
пребывает «дома», обитая только в провинции. Автор склоняется к
мнению, что Хайдеггер все же провинциален; и это, по его мнению,
плохой провинциализм (мнение, аналогичное мнению наших «анти-
деревенщиков»).



Плюрализм культур и философия 31

Если принять мнение Лукнера, остается непонятной всемир-
ная слава Хайдеггера на исходе XX в. В Германии его почитают, и не
только философы. Его «Полевая дорога», «Лесные тропы» знамени-
ты у немцев как гимны малой родине. Что касается «почвы» как эле-
мента бытия, то любовь к ней немецкого народа (и не только его)
неистребима, а бытие, к которому стремятся чувства людей и поиски
философов, выражаемое в языке («язык – дом бытия») и, в первую
очередь, в художественном творчестве, пленяют не только творцов
искусства, но и охотников за истиной.

И наконец, Лукнер отчасти согласен со Штеклер-Вайтхо-
фером, обращая внимание на сепаратизм многих научных центров,
претендующих на некую суверенность: чуть ли не любой университет
может объявить себя носителем особой «школы», направления или
концепции, не допуская в свои ряды либо изгоняя инакомыслящих.
На это прискорбное явление вынужден был даже обратить внинанне
главный редактор очередного тома фундаментального словаря по
истории философских понятий (см.: 24, с. 1). Один из создателей
американской аналитической философии Ричард Рорти подвергался
анафеме в рядах аналитиков только за то, что «вспомнил» о «челове-
ческом» лице философии и в лекциях перед студенческой аудитори-
ей обратился к традиционному для американской классики прагма-
тизму (см.: 14), якобы «изменив» тем самым святая святых аналити-
ческого сообщества.

Различие нежду регионализмом и национализмом/провинциа-
лизмом ярко проявляется в так называемом «коллективном тождест-
ве». Это сложное понятие Лукнер рассматривает в противопоставле-
нии подвижной, конститутивно обусловленной региональной и не-
подвижной национальной (соответственно, провинциальной) иден-
тичности. В свое время Гегель указывал, что тожество (идентич-
ность), т.е. самость человека, есть отношение, в котором он может
конституировать Сам Себя лишь посредством Другого, т.е. идентич-
ность личности поддается объяснению только через кого-то Другого.
Этот Другой предстает личности как некий знакомый или как чужак.
В первом случае тождество конституируется путем «понимания» еще
неузнанного Другого и сближения с ним («смешение горизонтов», по
выражению К.Гадамера). История имеет здесь открытый характер,
расстается с мифами, легко усваиваются иные культурные нормы,
так что регионализм предстает как плюрализм, предлагающий более



I. СТАТЬИ32

богатый спектр выбора для дальнейшего развития. Во втором случае
чуждый Другой путем отграничения конституирует замкнутую са-
мость, консервируя образ чужака. Таким образом, только в понима-
нии открывается чужое и в отношении к этому чужому – собствен-
ная индивидуальность (в том числе и региона): познание индивиду-
альности и особенностей региона осуществляется путем такого по-
нимания, которое различает типическое в индивидуальном; «инди-
видуальное есть особенное, т.е. типическое явление всеобщего» (29,
с. 44).

В условиях противоречивых тенденций в духовной жизни гра-
ницы рационалистических интерпретаций сейчас очевидны как ни-
когда. Похоже, что универсальность, основанная на рационализме,
сдает позиции. Чем должна быть Европа в будущем мире? Сможет ли
она стать мировым символом новой эпохи всемирной истории? Как
должна строиться философская критика исторических событий?
Нужно ли настаивать на радикальном разрыве древневосточной и
нововременной европейской традиций или искать единую ось в ос-
мыслении общественно-исторического развития человечества? Бес-
спорно одно: нужно исследовать альтернативные линии развития
духовных сил, ибо победителей не будет.

Список литературы

1. Боррадори Дж. Анериканский философ. – М., 1998. – 202 с.
2. Ванчугов В.В. Женщины в философии // Из истории философии в России конца

XIX – начала XX в. – М., 1996. – 304 с.
3. Ванчугов В.В. Очерк истории «философии самобытно-русской» – М., 1994. –

402 с.
4. Ешич М.Б. Этносы – субъекты исторического процесса и проблема этничности //

Человек как субъект культуры. – М., 2002. – С. 149–279.
5. Иноземцев В. Глобализация и неравенство: что – причина, что — следствие? //

Россия в глобальной политике. – М., 2003. –  С. 158–175.
6. Лаут Р. Философия Достоевского в систематическом изложении. – М., 1995. –

447 с.
7. Малахов В. Скромное обаяние расизма и другие статьи. – М., 2001. – 176 с.
8. Миллер А. О дискурсивной природе национализмов// Pro et Contra. – М., 1997. –

Т. 2, № 4. – С. 141–151.
9. Ницше Ф. Сочинения: в 2 т. – М., 1990. – Т. 2. – 830 с.



Плюрализм культур и философия 33

10. Панарин А. Христианский фундаментализм против «рыночного терроризма» //
Наш современник. – М., 2003. – № 1. – С. 166–179.

11. Паршин Л. «Вторая русская революция» глазами британца // Россия в глобальной
политике. – М., 2003. – Т. 1, № 1. – С. 210–213.

12. Русская идея: Сборник произведений русских мыслителей. – М., 2002. – 512 с.
13. Уткин А.И. Вызов Запада и ответ России. – М., 2002. – 544 с.
14. Философский прагматизм Ричарда Рорти и российский контекст. – М., 1997. –

286 с.
15. Фурсов А.И. Колокола истории. – М., 1996. – Т. 1. – 181 с.
16. Человек как субъект культуры. – М., 2002. – 325 с.
17.  Шеллинг Ф. Сочинения: в 2 т. – М., 1989. – Т. 2. – 638 с.
18. Bilstein J. Transformationen der Zeit // Erziehungswissenschaftliche Forschungen zur

Chronotopologie. – Weinheim, 1999. – S. 57–99.
19. Elberfeld R. Ueberlegungen zur Grundlegung «komparativer Philosophie» // Allg.

Zeitschr fuer Philosophie. – Stuttgart, 1999. – Jg. 24, N 2. – S. 125–154.
20. Europaeische Enziklopaedie zu Philosophie und Wissenschaften. – Hamburg, 1990. –

Bd. 1. – 950 S.
21. Harvey W. Linguistic relativity in French, English and German philosophy // Philosophy

today. – Celina, 1996. – N 5. – P. 273–288.
22. Heit H. Eurozentrism, Universalitaet und der Anfang der Philosophie // Dialektik. –

Hamburg, 2002. – N 2. – S. 53–67.
23. Hetzel A. Kultur als Grenzueberschreitung // Dialektik. – Hamburg, 2002. – N 2. –

S. 6–17.
24. Historisches Woerterbuch der Philosophie. – Basel, 1995. – Bd. 9. – 1558 S.
25. Hoesle V. Philosophische Grunlagen eines zukuenftigen Humanismus // Kultur und

Menschlichkeit, Neue Wege des Humanismus. – Basel, 1999. – S. 67–86.
26. Larnbrecht L. Kritik der Moderne – Krise Europas? Ueberlegungen in Anschluss an

Nietzsche, Husserl und Derrida //Dialektik. – Hamburg, 1996. – N l. – S. 57–72.
27. Leisinger K. Entwicklung mit menschlichem Antlitz. Eine globale humanistische

Herausforderung // Kultur und Мenschlichkeit. Neue Wege des Humanismus. – Basel,
1999. – S. 159–191.

28. Libau E. Metamorphosen des Raums // Erziehungswissenschaftliche Forschungen zur
Chronotopologie. – Weinhein, 1999. – S. 17–56.

29. Luckner A. Ueber regionale, provinzielle und nationale Identitaet // Philosiphie und
Regionalitaet. – Wrozlaw, 1999. – S. 33–46.

30. Malachov W. Ist Philosophie auf russisch moeglich? // Dt. Zeitschr. Fuer Philosophie. –
B., 1995. – Jg. 43, N 1. – S. 22–27.



I. СТАТЬИ34

31. Ram Adhar Mall. Der Mensch in der Verschraenkung von Mythos und Logos. Komple-
mentaritaet von Denkfiguren in der Anthropologie // Dialektik. – Hamburg, 1996. –
S. 13–27.

32. Samir A. Eurozentrism. – London. 1989. – 253 S.
33.  Steckeler-Weithofer P. Zum Problem der Regionalitaet in der Philosophie // Philosophie

und Regiona1itaet. – Wrozlaw, 1999. – S. 13–46.
34. Wulf Chr. Globalisierung und kulturelle Vielfalt. Der Andere und die Notwendigkeit an-

thropologischer Reflexion // Dialektik. – Hamburg, 2002. – S. 19–40.
35. Wulff К. Gibt es einen naturwissenschaftliсhen Universa1ismus? Ein Ku1turvegleich

zwischen Сhina, Europa und Islam. – Cuxhaven, 1998. – 324 S.


